
„Ein grausamer Staat und ein koloniales,  

enteignendes und völkermörderisches Projekt“ 

 

Das Scheitern des antikolonialen Feminismus am Antisemitismus 

 

Koschka Linkerhand 

 

Das grauenhafte Massaker, das die Hamas am 7. Oktober 2023 auf israelischem Boden 

beging und das den mörderischen Gazakrieg nach sich zog, gilt als größter Judenmord seit 

der Schoa. In weiten Teilen der globalen Linken hat es jedoch zu irritierenden 

Solidaritätsbekundungen geführt. Auch viele Feminist:innen und queerpolitisch Bewegte 

solidarisierten sich mit der enorm frauen- und LGBTI-feindlichen palästinensischen 

Nationalbewegung – statt mit den vergewaltigten und entführten Israel:innen, von denen einige 

mehr als zwei Jahre lang im Gazastreifen gefangen gehalten wurden, und den Angehörigen 

der Ermordeten. Darüber hinaus drängte die hoch aufflammende Palästinasolidarität 

feministische Anliegen völlig in den Hintergrund. Ein trauriger Beleg ist der Dyke* March Berlin 

2024, der von äußerst lautstark und mackerhaft auftretenden Pro-Palästina-Aktivist:innen 

dominiert wurde, denen es kaum um lesbische Sichtbarkeit ging. In Leipzig führte am 8. März 

2024 die lateinamerikanische Gruppe Abya Yala Libre einen aufregenden Twerk-Tanz für 

sexuelle Befreiung auf – umweht von Palästinafahnen. Nicht ansatzweise thematisiert wurde, 

dass in der palästinensischen Öffentlichkeit unverschleierte Frauen, die ihren Arsch zeigen, 

mit patriarchaler Gewalt rechnen müssen. Stattdessen beklagte Abya Yala Libre auf Instagram 

in atemberaubender Täter-Opfer-Umkehr das Blut, „das Israels genozidale Offensive am 7. 

Oktober 2023 kostete“.1 

Warum schließen so viele Feminist:innen ihre Kampffelder derart mit einer 

propalästinensischen Parteinahme im Nahostkonflikt kurz bzw. ordnen sie dieser unter? 

Warum erkennen sie das Leid jüdischer und israelischer Frauen nicht an? Und warum weigern 

sie sich, Antisemitismus als klar artikuliertes Mordmotiv der Hamas-Täter zu benennen?  

 

Warum antikolonialer Feminismus? 

 

Die politische Tradition, in der diese Phänomene stehen, ist der Antikolonialismus, den ich 

lange nur als Feindbild einer universalistischen feministischen Theoriebildung verstand. In den 

letzten Jahren aber habe ich mich viel mit antikolonialen Feminist:innen beschäftigt. Ihre 

Analysen und Aktionsformen erweiterten meinen politischen Horizont, etwa hinsichtlich eines 

feministischen Umgangs mit der Klimakrise und mit einem zunehmend neoliberalen und 



autoritären Staat. Auch hinsichtlich der kapitalistischen Arbeitsteilung nicht nur zwischen 

Männern und Frauen, sondern ebenso zwischen weißen und rassifizierten Frauen und der 

ideologischen Scheuklappen, die diese globale Arbeitsteilung erzeugt, haben sie mein Denken 

befeuert. Feministische Perspektiven des globalen Südens bringen Herrschafts- und 

Ausbeutungsverhältnisse oft sehr klar und kämpferisch auf den Punkt. Sie verwurzeln die 

Kämpfe im Alltag, im Körper, im Raum und in der Art und Weise, sich feministisch zu 

organisieren; das habe ich im deutschsprachigen Feminismus, zumal in der Theoriebildung, 

oft vermisst. Umso größer war die Enttäuschung nach dem 7. Oktober.      

Das Scheitern des antikolonialen Feminismus am Antisemitismus möchte ich am Beispiel Rita 

Segatos nachzeichnen. Segato ist eine argentinische Anthropologin, Aktivistin und emeritierte 

Professorin der Universität Brasília, die von Feminist:innen in ganz Lateinamerika rezipiert und 

diskutiert wird. An ihrem Werk, das erst seit wenigen Jahren auf Deutsch erscheint, interessiert 

mich v.a. die Theoretisierung von Femiziden als Kulminationspunkt gesellschaftlicher 

Frauenverachtung. Segato beschreibt, wie im Femizid der machismo von (Ex-)Partnern mit 

dem des Staates und parastaatlicher Strukturen, z.B. Drogenkartellen, zusammenwirkt. Dass 

sich ökonomische und rassistische Machtgefälle innerhalb eines postkolonial strukturierten 

territorios besonders gegen die dort lebenden Frauen richten, ist ein wichtiger Beitrag, um 

patriarchale Gewalt in ihren verschiedenen transnationalen Ausprägungen besser zu 

verstehen.    

 

Unterdrücker:innen und Unterdrückte  

 

Während mehr als 6.000 Personen und Kollektive (darunter die prominente Marxistin Silvia 

Federici und Verónica Gago, eine führende Aktivistin der feministischen Streikbewegung in 

Argentinien) im Oktober 2023 ein Feministisches Manifest gegen den Genozid am 

palästinensischen Volk2 unterzeichneten, habe ich von Segato keine Äußerungen explizit zum 

7. Oktober und zum Gazakrieg gefunden. Jedoch steht ihr Name unter einem anderen 

Manifest: Antisemitismus ist Rassismus und Antizionismus ist Antikolonialismus3 von 2020.  

Bereits in diesem Titel klingt das Grundproblem des antikolonialen Feminismus an, sobald es 

um Israel geht: Er betrachtet Antisemitismus lediglich als eine Unterart von Rassismus. Das 

Manifest ebnet den Unterschied zwischen Antisemitismus und „anderen Formen von 

Rassismus und ethnisch-kultureller Vorherrschaft“ ein. Das Ergebnis ist, dass Antisemitismus 

im Manifest nur als historisches, nazideutsches Phänomen auftaucht und der Fokus sofort auf 

antipalästinensischen Rassismus übergeht, der das eigentliche Problem sei. Gewalt gegen 

Jüd:innen in Israel wird relativiert, wenn nicht geleugnet – denn israelische Jüd:innen werden 

ausschließlich als kolonialrassistische Täter:innen benannt.  



Der zweite Teil der Überschrift, „Antizionismus ist Antikolonialismus“, offenbart das damit 

zusammenhängende Missverständnis, dass die feministische Gegnerschaft zum jüdischen 

Staat dasselbe wäre wie der Kampf gegen den europäischen Kolonialismus des 16. bis 20. 

Jahrhunderts, der Lateinamerika bis heute sozial, kulturell und wirtschaftlich prägt. In Wider 

die Grausamkeit. Für einen feministischen und dekolonialen Weg (Wien 2021) kritisiert Rita 

Segato zu Recht, dass die Kolonialherren in Lateinamerika eine binäre Gesellschaftsordnung 

durchzusetzen versuchten, die auf Gegensätzen wie weiß – schwarz/indigen, männlich – 

weiblich, christlich – heidnisch basiert. Alle diese Gegensätze markierten 

Herrschaftsbeziehungen und damit die Opposition von Unterdrücker:innen und Unterdrückten. 

Der koloniale Blick könne Abstufungen, Pluralität und Gleichzeitigkeit, die sich der 

gewaltsamen Zweiteilung entziehen, nicht wahrnehmen. In diesem Sinn betont Segato, dass 

viele (post-)koloniale Unterdrückungssituationen mit einem schlichten Täter-Opfer-Weltbild 

kaum zu erfassen sind: z.B. der rassifizierte Mann, der, seines Landes beraubt und von 

Arbeitgeber:innen und Behörden benachteiligt, gewalttätig gegenüber Frau und Kindern wird.  

Sobald es um Israel geht, sitzt Segato jedoch selbst der ideologischen Binarität aus 

Unterdrücker:innen und Unterdrückten auf. Im Zeitschriftenartikel Palästina sind wir alle4 von 

2014 beschreibt sie Jüd:innen als Weiße und klagt den jüdischen Staat an, „weiße 

Vorherrschaft“ über die rassifizierten Palästinenser:innen auszuüben. Auch hier scheint die 

Gleichsetzung des Nahostkonflikts mit den antikolonialen Kämpfen lateinamerikanischer 

Länder und Initiativen durch, die sich immer wieder gegen die real unterdrückende und 

ausbeuterische Politik etwa der USA zur Wehr gesetzt haben.  

In diesem Text, dessen unverhüllter Antisemitismus mich erschüttert, fokussiert sich Segato 

ganz auf Israel als „grausamen Staat und ein koloniales, enteignendes und 

völkermörderisches Projekt.“ Als Unterdrücker von Palästina, der – mittels angeblich geheimer 

Militäroperationen – von den USA unterstützt werde, sei der jüdische Staat daran schuld, wenn 

der „Zorn der Welt wieder einmal das jüdische Volk verfolgt.“ Israel als Schuldigen am globalen 

Antisemitismus zu bezeichnen ist eine Verkehrung, die aus dem antisemitischen Weltbild 

sattsam bekannt ist. Sie dient dazu, eine klare Linie zwischen Gut und Böse, Unterdrückten 

und Unterdrücker:innen zu ziehen.  

 

Die antikoloniale Liebe zum Volk 

 

Während Segato formal zwischen „jüdischem Volk“ und israelischer Staatsmacht differenziert, 

unterscheidet sie in Palästina sind wir alle nicht zwischen Palästinenser:innen und der Hamas. 

Da die islamistische Terrororganisation seit 2006 keine Wahlen mehr zugelassen hat, kann 

sie jedoch nicht fraglos als Repräsentantin der Bevölkerung gelten. Überdies hat der 

Gazakrieg gezeigt, dass die Hamas die eigene Bevölkerung als Schutzschilde gegen 



israelische Bomben benutzt und wenig Interesse daran hat, die Versorgung 

aufrechtzuerhalten. Warum kriegt die palästinasolidarische Linke es dennoch nicht hin, sich 

von der Hamas zu distanzieren?    

Hier kommt m. E. eine weitere schiefe Analogie ins Spiel: der Begriff des pueblo, des „Volks“, 

das in der lateinamerikanischen antikolonialen Theorie einen Gegenbegriff zur kapitalistischen 

Kolonialmoderne bildet. Während diese alles zu unterwerfen und nach westlichem Modell zu 

vereinheitlichen trachte, steht pueblo für Ethnizität, Pluralität und Widerstand, aber auch für 

„Dorf“ im Sinn territorialer Integrität und einer Lebens- und Produktionsweise, die eng mit dem 

Wohnort verwoben ist; eine dritte Bedeutungsebene von pueblo sind „einfache Leute“, also die 

tendenziell arme und ausgebeutete Bevölkerungsmehrheit.5 Anders als der deutsche Begriff 

Volk wird pueblo nicht in erster Linie von Rechten verwendet, die den rassistischen Ausschluss 

darin betonen, sondern bezieht sich häufig auf die Kämpfe indigener Communitys gegen Staat 

und Konzerne.  

Aus feministischer Sicht ist das Argumentieren mit Rechten der pueblos dennoch nicht 

unstrittig. In o. g. Buch verteidigt Segato indigene Gemeinschaften, die kleinen Mädchen das 

Spanischlernen verweigern, damit sie später als Mütter und Sorgetätige die bedrohte eigene 

Kultur erhalten helfen. Als Gegenkonzept zu einem Universalismus, der das weiße, männliche, 

bürgerliche Subjekt über alle anderen Menschen setzt, tendiert pueblo dazu, rassifizierte 

Gemeinschaften zu naturalisieren und als quasi vorpolitische Einheiten zu verstehen, an die 

allgemeingültige Maßstäbe von Frauen- und LGBTI-Rechten nicht angelegt werden könnten. 

Genauso wie es schwerfällt, innerhalb dieses Konzepts Konflikte zwischen patriarchalem 

Kollektiv und weiblichen Subjekten zu thematisieren, setzt es häufig eine naturwüchsige 

Einigkeit von Herrschenden und Beherrschten voraus.   

In dieser politischen Tradition firmieren auch die Palästinenser:innen, „der ungehorsamste und 

eigenwilligste Teil der arabischen Welt“ (Segato), als Indigene. Zwar erkennt Segato 

hypothetisch auch das „jüdische Volk“ an, bezeichnet es gar als „erstes Opfer der 

Aneignungen des Staates Israel“. Positiv erwähnt sie in Palästina sind wir alle aber nur 

einzelne Jüd:innen wie den Philosophen Spinoza, der im 17. Jahrhundert wegen seiner 

radikalen Gedanken von der jüdischen Gemeinde Amsterdams ausgeschlossen wurde, und 

den jiddischen Autor Jizchok Leib Perez, der sich Anfang des 20. Jahrhunderts gegen die Idee 

eines jüdischen Staats wandte. Im Anschluss an Spinoza und Perez, die vor der Schoa lebten, 

spricht Segato dem „jüdischen Volk“ implizit die legitime Staatlichkeit ab. Wie es sein Recht 

auf Leben, territorio und kulturelle Entfaltung stattdessen wahrnehmen sollte, bleibt ungeklärt. 

Genauso, wie die Gewalt gegen Jüd:innen im Manifest formal anerkannt, aber im nächsten 

Atemzug für nichtexistent erklärt wird, weil Israelis stets Ausübende rassistischer Staatsgewalt 

seien, bleibt das jüdische Recht auf Existenz eine leere Behauptung. 



Der Staat Israel gilt vielmehr als schmachvoller Pfahl, den der koloniale Westen hinterrücks 

ins Fleisch der muslimischen Welt getrieben habe, als künstlicher „Marionettenstaat“ (Segato). 

Wie viele andere antikoloniale Denker:innen auch verortet Segato bei Muslim:innen im 

Allgemeinen und beim „pueblo palestino“ im Besonderen einen Volkscharakter im Sinn einer 

postkolonialen Opferidentität, die sie zu revolutionären Subjekten gegen den Westen bzw. den 

globalen Norden erklärt.  

An diesem Punkt kommt die Tragödie hinzu, dass der Islamismus mit seiner antisemitischen, 

antimodernen, frauen- und homofeindlichen Prägung global die erfolgreichste 

Gegenbewegung zur brutalen westlichen Hegemonie bildet. Er speist sich aus der historischen 

Erfahrung kolonialer Herrschaft in den heutigen arabischen Ländern – obwohl es sich dabei 

nie um jüdische Herrschaft gehandelt hat. Seine ideologische Strahlkraft, die in den 1960ern 

bereits Teile der schwarzen Bürgerrechtsbewegung in den USA inspirierte, reicht bis nach 

Lateinamerika. Ersichtlich wird das an Segatos Parole „Palästina sind wir alle“, in der der 

islamistische Befreiungskampf gegen Israel zum Symbol und Konzentrat der antikolonialen 

Unterdrückung überhaupt wird: „Wir haben es mit einer […] Willkür und Grausamkeit zu tun, 

die sich als Drohung gegen alle Völker der Welt richtet.“ Damit ruft sie die antisemitische 

Denkfigur auf, dass das Geschick der ganzen Welt sich daran entscheiden würde, den 

Zionismus in die Schranken zu weisen. 

 

Israel ist kein Kolonialstaat 

 

Gerade diese Zuspitzung – Israel als Kolonialstaat in Reinform – zeigt am deutlichsten eine 

analytische Grenze des antikolonialen Denkens, die derzeit überall deutlich wird: Es bietet 

keinen Raum und kein Handwerkszeug für Antisemitismuskritik. Feminist:innen, die diesem 

Paradigma verpflichtet sind, pressen ihre Analyse des Nahostkonflikts in das Theorieschema 

des Antikolonialismus. Israels Geschichte und Gegenwart im Rahmen der globalen 

kapitalistisch-patriarchalen Vergesellschaftung werden dabei nach besten Kräften ignoriert. 

Auf beides kann ich hier selbst nicht näher eingehen und stelle nur die These in den Raum, 

dass Israels Sicherheitsbestrebungen, Eroberungen und Besatzungen keinen Kolonialstaat 

nach dem Vorbild und den Dimensionen der europäischen Großmächte charakterisieren, die 

ab der frühen Neuzeit die Welt unter sich aufteilten und dabei ganze Bevölkerungen 

auslöschten oder versklavten. 

Auch Israels Wirtschaftsbeziehungen zu anderen Ländern sind nicht kolonialistischer, als es 

nach Rosa Luxemburg alle kapitalistischen Nationalstaaten sind, weil sie stets neue 

Absatzmärkte suchen und andere Nationalökonomien zu dominieren trachten. Wie überall im 

globalen kapitalistischen Patriarchat beruht Israels Ökonomie auf der Verschiebung 

unbezahlter Reproduktionsarbeit auf Frauen und Rassifizierte sowie auf der Überausbeutung 



Rassifizierter, wobei es sich in vielen Fällen um arabische Israelis oder Palästinenser:innen 

handelt.6 Diesen Diskriminierungen steht jedoch die demokratische Verfassung, die rechtliche 

Gleichstellung aller Bürger:innen und auch die gelebte Demokratie in Israel gegenüber, die 

sich gerade in den Protesten und öffentlichen Auseinandersetzungen um die Rückkehr der 

Geiseln und den entsetzlichen Gazakrieg zeigen.  

Allerdings entspricht die Siedlungspolitik im Westjordanland, die die Regierung Netanjahu 

vorantreibt, allen Kriterien, die Segato und andere Kolonialismuskritiker:innen für 

kolonialistische Politik ansetzen. Die Siedlungspolitik wird mit militärischer Gewalt und der 

Verletzung eigener rechtlicher Maßstäbe gegen die ansässige Bevölkerung durchgesetzt; sie 

okkupiert das ihnen zugesicherte Land und begründet die Enteignungen mit einem 

angeblichen religiösen und historischen Vorrecht. Auch der antiarabische Rassismus im 

Bildungs- und Gesundheitswesen und hinsichtlich der Bewegungsfreiheit von 

Palästinenser:innen muss aus  linker Perspektive kritisiert werden – wie in jedem anderen 

Staat dieser Welt auch. 

  

Das antisemitische Bedürfnis in der antikolonialen Theorie  

 

Die antikoloniale Sichtweise erkennt die nationalstaatliche Normalität Israels, so 

widersprüchlich und teils beschissen sie auch ist, nicht als solche an. Israel muss die 

Grundübel von Kolonialismus, Kapitalismus, Rassismus, Sexismus und Militarismus selbst 

symbolisieren. Das ist nicht zu verstehen ohne die Analyse des Antisemitismus, die die 

kritische Theorie geleistet hat.  

In Elemente des Antisemitismus beschreiben Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, dass 

der Antisemit Jüd:innen als Verkörperung der abstrakten Prinzipien Ausbeutung, 

Ungerechtigkeit und Profitorientierung benutzt. Für die Nazis, vor denen die beiden Denker 

geflohen waren, bildeten Jüd:innen eine „Gegenrasse, das negative Prinzip als solches“7: ein 

Volk ohne eigenen Charakter, das u. a. das sogenannte raffende Kapital, die unehrliche Arbeit 

und die Tücke des Kriegsgegners verkörpern und damit das deutsche Volk von innen und von 

außen zugleich angreifen würde. Folglich gab es in der nationalsozialistischen Weltsicht 

keinen Platz für Jüd:innen, mussten sie vernichtet werden, um die Zerrissenheit, die 

Demütigung und den Schmerz der Deutschen aus der Welt zu schaffen. Adorno und 

Horkheimer nannten diesen psychischen Mechanismus, der Jüd:innen ihrer realen 

Subjektivität beraubt und ihnen gleichzeitig eine Art Über-Subjektivität zuspricht, eine 

unheimliche Übermacht, „pathische Projektion“.8  

Die Nazis haben bewiesen, dass die antisemitische Projektion auf Vernichtung als kollektive 

psychische Entlastung zielt. Sie zielt nicht hauptsächlich auf Unterwerfung und 

Überausbeutung, wie es Sexismus und Rassismus tun. Diesen Unterschied wollen 



antikoloniale Theoretiker:innen nicht erkennen. In der Analyse des Zusammenhangs von 

Sexismus und Rassismus mit kolonial-kapitalistischer Ökonomie und Herrschaft leisten sie oft 

wichtige Arbeit. Aber der Antisemitismus lässt sich kaum direkt aus der Stellung von Jüd:innen 

im globalen kapitalistischen (Re-)Produktionsprozess erklären; in dieser Hinsicht funktioniert 

er anders als Rassismus und Sexismus. Um ihn zu verstehen, bedarf es der Kritik der 

Ideologien, die diesen Prozess stabilisieren und rechtfertigen. Fehlt sie, kommt man – wie die 

antiimperialistische Linke – schnell an den Punkt, Jüd:innen nicht als Entrechtete und 

Geknechtete anzuerkennen, sie gar als „Anti-Volk“ zu denunzieren: Das Grundproblem aller 

Völker laute Israel. 

Das konkrete Benennen der Täterschaft von Regierungen, internationalen Konzernen und 

mafiösen Strukturen empfinde ich als große Stärke antikolonialer Feminist:innen. Vielleicht 

aber holt in manchen Fällen gerade diese Konkretheit die gewaltsame koloniale Binarität durch 

die Hintertür wieder herein und löst die Brüche und Widersprüche in realen 

Unterdrückungskonstellationen antisemitisch auf. Darin bleibt der Antikolonialismus dem 

kolonialen Denken verhaftet. Das beiden innewohnende Verschwörungsdenken zeigt sich in 

Rita Segatos Geraune von Marionettenstaaten und geheimen Militärabkommen. 

Ich gehe davon aus, dass das antisemitische Bedürfnis im patriarchal-kapitalistisch 

konstituierten Subjekt ebenso virulent ist, wie Sexismus und Rassismus unser aller Denken 

prägen. Wenn sie es nicht aktiv reflektieren und durcharbeiten, reproduzieren auch Linke und 

Feminist:innen mit starken Worten und Taten die Projektion vom Unterdrücker als solchem – 

und bleiben stumm, wenn die ideologischen Nachfolger der Nazis, die Islamisten, Jüd:innen 

massakrieren. 

 

Feministischer Doppelstandard   
 

Das Schweigen dröhnt besonders laut, wenn Antisemitismus und Frauenverachtung 

zusammenkommen. In Wider die Grausamkeit kritisiert Segato, dass koloniale Männlichkeit 

die Lebendigkeit und kulturelle Vielfalt in der Welt abtöten muss, um sie mit sich und der 

kolonialmodernen „Welt des ‚Einen‘“ identisch zu machen.9 Während sie nicht müde wird, das 

israelische Militär – das zu einem nicht geringen Teil aus Frauen besteht – kolonialer Gewalt 

zu bezichtigen, erkennt sie dieses Gewaltpotenzial offenbar nicht im Hamas-, Hisbollah- oder 

IS-Terroristen. Dabei lässt sich ihr Konzept von Männlichkeit sehr gut auf die Kämpfer 

anwenden, die am 7. Oktober 2023 den israelischen Grenzzaun stürmten, um zu entführen, 

zu vergewaltigen und zu morden: gepanzert mit Schusswaffen, religiösem Wahn und der 

Droge Captagon, die Angst- und Schmerzempfindungen herabsetzt. Wie alle Männerbünde 

verachtet und fürchtet die Hamas Frauen, die öffentlich ihre Stimme erheben und 

selbstbestimmt leben; sie hasst queere Menschen, jede Art von Lebensfreude und alle, die 

den Islamismus und seine brachiale, ehr- und todesverliebte Männlichkeit kritisieren. Laut ihrer 



eigenen Gründungsdeklaration strebt die Organisation die Auslöschung Israels und das Töten 

von Jüd*innen als religiöse Pflicht an. 

Seit dem 7. Oktober war bekannt, dass die Täter ihre Morde, Folterungen und 

Vergewaltigungen mit Bodycams zu Propagandazwecken gefilmt hatten. Die Videos von 

entblößten und entstellten Frauenkörpern fanden schnell ihren Weg zu YouTube und TikTok 

sowie in die Fernsehnachrichten. Eine deutlichere Zurschaustellung patriarchaler Grausamkeit 

lässt sich kaum denken. In ihrem Text zu den Femiziden im mexikanischen Ciudad Juárez 

analysiert Segato Sprache und Botschaft dieser Grausamkeit minuziös: als 

Territorialanspruch, gerichtet an alle Menschen des territorios.10 Wie in Ciudad Juárez trat am 

7. Oktober zur Logik des Femizids, der eine Frau trifft, aber alle meint, die Logik von 

Vergewaltigung im Krieg, die auf die Demoralisierung der gesamten Bevölkerung zielt.    

Dass sich islamistische Anschläge gegen ein nach westlichen Maßstäben selbstbestimmtes 

Leben, gegen freies Konsumieren und Vergnügen, gegen unabhängige Frauen und eine frei 

ausgelebte Sexualität richten, ist lange bekannt. Die kritische Theoretikerin Karin Stögner 

verweist auf die ideologische Überschneidung von Antisemitismus und Antifeminismus: Die 

Entfremdung der Frau von ihrem vermeintlich natürlichen Posten in Küche, Kinderzimmer und 

Kirche respektive Moschee könnte nur ein Resultat jüdischen Kulturverfalls sein, für den der 

Staat Israel vernichtet und die angeblich pervertierte Frau mit dem Tod bestraft werden 

müsste.11 Psychoanalytisch betrachtet, spielen in diesem Frauenhass sicherlich auch 

Erlösungsfantasien des religiösen Fanatikers eine Rolle, der einer strikten Sexualmoral 

unterworfen ist und den blutigen Anschlag als orgiastische Befreiung ersehnt. 

Das Zusammentreffen von Antifeminismus und Antisemitismus beim jungen, ärmlich lebenden 

Palästinenser, der von der Hamas zu mörderischen Taten angeregt und ausgestattet wird, 

interessiert antikoloniale  Feminist:innen, wenn überhaupt, nur entlang der Opposition 

„Kolonisierter wehrt sich gegen Kolonialmacht“. Als Angehörige der angeblichen 

Kolonialmacht können israelische Jüdinnen in diesem Bezugsrahmen keine Opfer sein. 

Folgerichtig versteigt sich die Leipziger antikoloniale Gruppe Handala zu offener Leugnung 

der sexuellen Gewalt am 7. Oktober: „Einfach widerlich, dieser ungebremste koloniale 

Rassismus! Die braunen Barbaren, natürlich vergewaltigen sie weiße Frauen. Es gibt keine 

Beweise von Vergewaltigungen durch die Hamas-Widerstandskämpfer.“12 

 

Unterdrückte, vereinigt euch?!  

 

Auch Judith Butler akzeptierte noch Monate nach dem 7. Oktober 2023 keine Beweise für die 

Vergewaltigungen, die von Sanitäter:innen, Forensiker:innen, Journalist:innen und von den 

Tätern selbst dokumentiert wurden. Dieser feministische Totalausfall verweist auf Butlers 

antikolonial inspiriertes Verständnis von Intersektionalität, in dem die Täterschaft rassifizierter 



Männer nicht in ihrer gesellschaftlichen Komplexität analysiert wird, sondern sich in Luft 

auflöst. Darüber hinaus bezeugt er die Übernahme des antikolonialen Paradigmas in den 

Queerfeminismus des globalen Nordens, dessen Vordenker:in Butler ist. Feministische 

Anliegen werden nicht mit antirassistischen vermittelt, sondern diesen untergeordnet, während 

Antisemitismus als Unterdrückungsdimension gar keinen Platz findet. Butler ist für ihre 

kulturalistische Relativierung von Frauenrechten ebenso bekannt wie für ihren Antizionismus.  

Karin Stögner stellt heraus, dass dieses Verständnis von Intersektionalität entgegen seinem 

eigenen Anspruch Unterdrückungsdimensionen gegeneinander ausspielt und 

Palästinasolidarität zum Hauptwiderspruch kürt.13 Nur so lässt sich die bereitwillige und blinde 

Unterordnung von Queerfeminist:innen unter ein politisches Projekt erklären, das ihren 

Interessen als Frauen bzw. LGBTI und als Verfechter:innen von Gleichheit, Vielfalt und strikter 

Rücksichtnahme völlig entgegensteht. Das antisemitische Bedürfnis halluziniert eine 

harmonische, erlöste Welt, in der alle Völker und Geschlechter friedlich zusammenleben 

könnten – wenn nur Israel nicht wäre. Palästina wird in dieser Weltsicht ebenso projektiv 

überladen wie der jüdische Staat: Die realen Konflikte und Nöte innerhalb der 

palästinensischen Gesellschaft, die Kämpfe palästinensischer Frauen, Queers und 

progressiver politischer Kräfte werden kaum wahrgenommen.     

Demgegenüber schließe ich mich Stögners Forderung an, dass intersektionaler Feminismus 

Sexismus, Rassismus und Antisemitismus in ihrer jeweiligen ideologischen Eigenständigkeit 

sowie in ihren verschiedenen Überschneidungen untersuchen muss. Gleichzeitig teile ich die 

Einschätzung Rita Segatos, Silvia Federicis und weiterer antikolonialer Feminist:innen, dass 

Frausein und Geschlecht im globalen kapitalistischen Patriarchat nicht ohne eine Analyse der 

postkolonialen (Re-)Produktionsverhältnisse verstanden werden können. In der Rezeption 

dieser wichtigen Denker:innen muss eine materialistische feministische Theoriebildung, die 

durch die Schule der Antisemitismuskritik gegangen ist, nachdrücklich darauf hinweisen, dass 

der antikoloniale Feminismus anfällig für die strukturell antisemitische Denkform ist, die Welt 

in genuin Gute und Böse aufzuteilen. In Bezug auf den Nahostkonflikt zieht das in allen mir 

bekannten Fällen eine antisemitische Positionierung nach sich. Eine ideologiekritisch-

intersektional orientierte Kritik des Antisemitismus hilft zu verstehen, dass die politische 

Gemengelage des Nahen Ostens ebenso widersprüchlich ist wie wir Subjekte selbst, in denen 

sich stets Opfer- und Täter-Anteile mischen. 

Meine Ziellinie ist es, eine transnationale feministische Solidarität und einen 

Universalismusbegriff zu formulieren, der nicht nur feministisch, sondern auch antikolonial und 

antisemitismuskritisch reflektiert ist. Harmonie ist dabei nicht zu erwarten, wohl aber eine 

weitere Einübung in die hohe Kunst feministischen Streitens. 

 

 



 
1 Instagram-Post von @abyayalalibre_leipzig vom 18.4.2024. 
2 „Manifiesto Feminista contra el genocidio al Pueblo Palestino. Contra el silencio y la impunidad“, unter: 
www.feministas.org. Alle Übersetzungen aus den spanischsprachigen Quellen stammen von mir. 
3 „Manifiesto: El antisemitismo es racismo y el antisionismo es anticolonialismo”, unter: www.clacso.org. 
4 „Palestina somos todos”, unter: www.pagina12.com.ar. 
5 „Pueblo. Probleme einer Übersetzung“, unter: www.jenspetzkastner.de.   
6 Im Sammelband Die Diversität der Ausbeutung (Berlin 2022) führen Bafta Sarbo und Eleonora Roldán 
Mendívil überzeugend aus, dass Rassismus die ideologische Rechtfertigung von Überausbeutung ist, 
also Arbeitsverhältnissen, die kaum das bloße Überleben der Lohnarbeitenden sichern, während 
Kapitalist:innen und Nationalstaaten in hohem Maß von der rassistischen Struktur profitieren. Leider hat 
auch in dieser marxistischen Theorie die Kritik des Antisemitismus keinen Platz, was in Roldán 
Mendívils Einordnung des Antisemitismus als „antijüdischem Rassismus“ explizit wird (vgl. „Sie 
versuchen, Zionismus und Judentum gleichzusetzen. Im Gespräch mit Eleonora Roldán Mendívil“, 
unter: www.diefreiheitsliebe.de). Es überrascht nicht, dass sie im selben Text Israel als Kolonialmacht 
und Apartheitsstaat kritisiert. 
7 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Fischer 
2003, 177. 
8 Ebd., 201. 
9 Rita Segato, Wider die Grausamkeit. Für einen feministischen und dekolonialen Weg, Wien 2021, 137.  
10 Rita Laura Segato, Die Verbrechen des „zweiten Staates“. Die Handschrift auf den Körpern getöteter 
Frauen in Ciudad Juárez, in: Merle Dyroff/Sabine Maier/Marlene Pardeller/Alex Wischnewski (Hrsg.), 
Feminizide. Grundlagentexte und Analysen aus Lateinamerika, Leverkusen-Opladen 2023, 113-133.  
11 „Intersektionalität und Antisemitismus“, unter: www.bpb.de.   
12 Zit. n. X-Post von @jamesholdenOG vom 28.6.2024. 
13 „Angela Davis und Queer BDS. Was hat Palästina mit Feminismus zu tun?“, unter: www.kidoks.bsz-
bw.de. 
 
 
 
 
 

In: Phase 2. Zeitschrift gegen die Realität #62, Herbst 2025 

 


